
Kabilah: Journal of Social Community                   Print-ISSN: 2502-9649 Online-ISSN: 2503-3603 

                                                                                                   Vol. 10 No.2 Desember 2025 
 

 

65 

 

KONSEP PENDIDIKAN PERDAMAIAN (PEACE EDUCATION) DALAM 
PEMIKIRAN AL-GHAZALI 

 
 

Abdur Rofik 
Universitas Al-Qolam Malang 

Email: rofik@alqolam.ac.id  
 

Abstrak: 
Pendidikan perdamaian (peace education) merupakan salah satu pendekatan pendidikan 
yang berorientasi pada pembentukan manusia yang memiliki kesadaran moral, spiritual, 
dan sosial guna menciptakan kehidupan yang harmonis. Dalam konteks masyarakat 
majemuk yang rentan terhadap konflik, pendidikan perdamaian menjadi kebutuhan 
mendesak, terutama dalam dunia pendidikan Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji 
secara mendalam konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran Imam Al-Ghazali serta 
relevansinya bagi pengembangan pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research), yaitu 
menelaah karya-karya utama Al-Ghazali seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, Ayyuha al-Walad, dan 
Mizan al-‘Amal, serta literatur pendukung lainnya yang relevan. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa konsep perdamaian menurut Al-Ghazali berakar pada pengendalian jiwa dan 
penyucian hati (tazkiyat al-nafs) sebagai upaya mencapai kebahagiaan hakiki (as-sa‘ādah). 
Perdamaian tidak hanya dimaknai sebagai ketiadaan konflik lahiriah, tetapi sebagai 
kondisi batin manusia yang tenang, seimbang, dan terkendali dari dominasi hawa nafsu, 
amarah, serta sifat-sifat destruktif lainnya. Pendidikan perdamaian dalam perspektif Al-
Ghazali menekankan integrasi antara ilmu pengetahuan, pembentukan akhlak, dan 
penguatan spiritualitas. Pendidikan harus mampu mengarahkan peserta didik agar tidak 
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kepribadian yang damai, toleran, 
sabar, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. Dengan demikian, pemikiran Al-Ghazali 
menawarkan model pendidikan perdamaian yang holistik dan relevan untuk menjawab 
tantangan krisis moral, intoleransi, dan konflik sosial di era kontemporer. 
Kata Kunci: Pendidikan Perdamaian, Al-Ghazali, Akhlak, Tasawuf, Pendidikan Islam 
 

Abstract: 
Peace education is an educational approach aimed at fostering individuals who possess 
moral awareness, spiritual depth, and social responsibility in order to create harmonious 
social life. In pluralistic societies that are vulnerable to conflict, peace education becomes 
an urgent necessity, particularly within Islamic education. This article seeks to examine 
the concept of peace education in the thought of Imam Al-Ghazali and its relevance to the 
development of Islamic education. This study employs a qualitative approach using library 
research methods by analyzing Al-Ghazali’s major works, such as Ihya’ ‘Ulum al-Din, 
Ayyuha al-Walad, and Mizan al-‘Amal, along with other relevant supporting literature. The 
findings indicate that Al-Ghazali’s concept of peace is rooted in self-control and the 
purification of the soul (tazkiyat al-nafs) as a means to attain true happiness (as-sa‘ādah). 
Peace is not merely understood as the absence of external conflict, but rather as an inner 
state of tranquility and balance achieved through the mastery of desires, anger, and other 
destructive traits. Peace education, from Al-Ghazali’s perspective, emphasizes the 
integration of knowledge, moral character, and spirituality. Education should not only aim 
to develop intellectual intelligence but also to shape peaceful, tolerant, patient, and 
socially responsible individuals. Therefore, Al-Ghazali’s thought offers a holistic model of 

http://u.lipi.go.id/1458714550
http://u.lipi.go.id/1458717505
mailto:rofik@alqolam.ac.id


66 

 

peace education that remains highly relevant in addressing contemporary challenges such 
as moral decline, intolerance, and social conflict. 
 
Keywords: Peace Education, Al-Ghazali, Morality, Sufism, Islamic Education 
 
Pendahuluan 

Perdamaian merupakan kondisi yang diharapkan dalam kehidupan 
bermasyarakat agar tercipta hubungan sosial yang harmonis dan berkelanjutan.1 
Namun, dalam kenyataannya berbagai bentuk konflik, baik yang bersifat individu 
maupun kelompok, masih sering terjadi dan dipengaruhi oleh perbedaan 
pandangan, kepentingan, serta lemahnya sikap saling menghargai. Kondisi 
tersebut menunjukkan bahwa upaya membangun perdamaian tidak cukup hanya 
dilakukan melalui pendekatan struktural, tetapi juga memerlukan peran 
pendidikan sebagai sarana pembentukan sikap dan karakter individu.2 

Pendidikan memiliki peran penting dalam menanamkan nilai-nilai dasar 
yang berkaitan dengan sikap toleransi, pengendalian diri, dan tanggung jawab 
sosial. Melalui pendidikan, peserta didik diharapkan tidak hanya memperoleh 
pengetahuan, tetapi juga mampu mengembangkan sikap dan perilaku yang 
mencerminkan kehidupan yang damai. Konsep pendidikan perdamaian (peace 
education) berkembang sebagai bagian dari upaya pendidikan untuk membentuk 
individu yang mampu hidup berdampingan secara harmonis di tengah 
keberagaman3. Pendidikan perdamaian menekankan pentingnya pembinaan sikap, 
kesadaran moral, serta kemampuan menyelesaikan permasalahan secara bijak.4 

Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai perdamaian sejatinya telah 
menjadi bagian dari ajaran Islam itu sendiri. Pendidikan Islam bertujuan 
membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak, sehingga mampu 
menjalani kehidupan sosial secara seimbang. Namun, dalam praktiknya, 
pelaksanaan pendidikan Islam sering kali lebih menekankan aspek penguasaan 
materi keilmuan dibandingkan dengan pembinaan akhlak dan pengendalian diri. 
Hal ini berdampak pada kurang optimalnya internalisasi nilai-nilai moral dan 
perdamaian dalam kehidupan peserta didik.5 

Pemikiran Imam Al-Ghazali memberikan perspektif yang relevan dalam 
membahas pendidikan yang berorientasi pada perdamaian. Al-Ghazali memandang 
bahwa perilaku manusia sangat dipengaruhi oleh kondisi jiwa. Ketika jiwa tidak 
terdidik dengan baik, maka kecenderungan terhadap sifat-sifat negatif seperti 
amarah, keserakahan, dan egoisme akan lebih dominan. Oleh karena itu, 
pendidikan menurut Al-Ghazali harus diarahkan pada upaya pembinaan jiwa dan 

                                                 
1 Juhaya S. Praja, Konflik Antar Mazhab dalam Islam, cetakan 1 (Bandung : CV Pustaka Setia, 
2013),19.  
2 Sukendar, “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-Anak Korban Konflik,” Walisongo: 
Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 19, no. 2 (2011): 275, 
https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158. 
3 Ahmad Nurcholish, Peace Education & Pendidikan Perdamaian Gus Dur, (Jakarta: Elex Media 
Komputindo), 15. 
4 Ahmad Nurcholish, “Islam dan Pendidikan Perdamaian,” Al-Ibrah: Jurnal Pendidikan dan Keilmuan 
Islam 3, no. 2 (2018): 120, https://ejournal.stital.ac.id/index.php/alibrah/article/view/57  
5 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Milenium Baru (Jakarta: 
Kencana Prenada Media Group, 2012), 45. 

https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/alibrah/article/view/57


 

67 

 

akhlak melalui proses penyucian diri (tazkiyat al-nafs). Pendidikan tidak hanya 
berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai proses 
pembentukan kepribadian. 

Al-Ghazali menekankan bahwa ilmu pengetahuan harus diiringi dengan 
pengamalan akhlak agar memberikan manfaat bagi diri sendiri maupun 
masyarakat. Dalam pandangannya, keseimbangan antara akal, hati, dan perilaku 
menjadi kunci terciptanya kehidupan yang tertib dan damai. Dengan demikian, 
konsep pendidikan yang ditawarkan Al-Ghazali memiliki keterkaitan erat dengan 
tujuan pendidikan perdamaian, meskipun istilah tersebut belum dikenal secara 
eksplisit pada masanya.6 

Konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran Al-Ghazali menjadi 
penting untuk dilakukan. Kajian ini bertujuan untuk memahami bagaimana 
gagasan Al-Ghazali mengenai pendidikan dan pembinaan jiwa dapat dikaitkan 
dengan konsep pendidikan perdamaian serta relevansinya dalam konteks 
pendidikan Islam. Hasil kajian ini diharapkan dapat memberikan gambaran 
konseptual yang dapat dijadikan rujukan dalam pengembangan pendidikan yang 
tidak hanya berorientasi pada aspek akademik, tetapi juga pada pembentukan 
sikap dan perilaku damai.7 

 
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan 
untuk mengkaji dan memahami konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran 
Imam Al-Ghazali melalui analisis terhadap gagasan dan pandangan yang tertuang 
dalam karya-karya tulisnya. Data penelitian bersifat kualitatif berupa teks dan 
pemikiran yang relevan dengan tema pendidikan dan perdamaian. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber 
sekunder. Sumber primer adalah karya-karya Al-Ghazali yang memiliki keterkaitan 
langsung dengan konsep pendidikan dan pembinaan jiwa, seperti Ihya’ ‘Ulum al-
Din, Ayyuha al-Walad, dan Mizan al-‘Amal. Sementara itu, sumber sekunder berupa 
buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian sebelumnya yang membahas pemikiran 
Al-Ghazali, pendidikan Islam, serta pendidikan perdamaian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan 
cara membaca, menelaah, dan mencatat bagian-bagian penting dari sumber 
pustaka yang relevan. Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis 
menggunakan teknik analisis deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan 
pemikiran Al-Ghazali secara sistematis, kemudian menganalisis keterkaitannya 
dengan konsep pendidikan perdamaian. Analisis dilakukan secara objektif dan 
terstruktur agar diperoleh pemahaman yang utuh mengenai konsep yang dikaji. 
 
Hasil Penelitian dan Pembahasan 

                                                 
6 Abu Hamid Al-Ghazali, Ayyuhal Walad: Nasihat Al-Ghazali bagi Para Penuntut Ilmu, terj. Zainul 
Maarif (Jakarta: Noura Books, 2013), 34. 
 



68 

 

1. Pendidikan Perdamaian Berbasis Penyucian Jiwa (Tazkiyat al-Nafs) dalam 
Pemikiran Al-Ghazali 

Imam Al-Ghazali menunjukkan bahwa konsep pendidikan perdamaian tidak 
dapat dilepaskan dari upaya penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs). Bagi Al-Ghazali, akar 
dari segala 8bentuk konflik, kekerasan, dan ketidakdamaian bukan semata-mata 
berasal dari faktor eksternal seperti ekonomi, politik, atau perbedaan sosial, 
melainkan bersumber dari kerusakan batin manusia itu sendiri. Oleh karena itu, 
pendidikan yang berorientasi pada perdamaian harus dimulai dari pembinaan jiwa 
sebelum menyentuh aspek sosial dan struktural. 

Al-Ghazali memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki dua 
dimensi utama, yaitu jasmani (al-jism) dan ruhani (al-nafs). Jiwa memiliki peran 
dominan dalam mengarahkan perilaku manusia. Jika jiwa dikuasai oleh hawa nafsu 
dan sifat-sifat tercela, maka perilaku manusia akan cenderung destruktif dan 
merusak tatanan sosial. Sebaliknya, apabila jiwa dibersihkan dan diarahkan 
kepada kebaikan, maka akan lahir perilaku yang damai, penuh kasih sayang, dan 
harmonis. 

Pandangan ini ditegaskan oleh Al-Ghazali dalam karyanya Ihya’ ‘Ulum al-
Din, ketika ia menjelaskan bahwa tujuan utama pendidikan adalah memperbaiki 
kondisi batin manusia agar dekat dengan Allah SWT. Ia menyatakan: 

 
                                                                                                                                                   

Artinya: “Ilmu itu bertujuan untuk diamalkan, amal bertujuan untuk menyucikan 
jiwa, dan penyucian jiwa merupakan jalan menuju kebahagiaan di dunia dan 
akhirat.” 

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa Al-Ghazali memandang 
pendidikan sebagai proses integral antara ilmu, amal, dan penyucian jiwa. Tanpa 
penyucian jiwa, ilmu justru dapat menjadi sumber kerusakan dan konflik. Dalam 
konteks pendidikan perdamaian, hal ini berarti bahwa transfer pengetahuan 
semata tidak cukup untuk menciptakan masyarakat yang damai, jika tidak disertai 
dengan pembinaan spiritual dan moral.9 

Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa jiwa manusia memiliki kecenderungan 
untuk bergerak mengikuti hawa nafsu. Jiwa yang tidak dilatih akan mudah 
dikuasai oleh sifat marah (ghadab), syahwat (syahwah), dan kesombongan (kibr). 
Ketiga sifat ini, menurut Al-Ghazali, merupakan sumber utama terjadinya 
pertikaian dan permusuhan dalam kehidupan sosial10. Ia menjelaskan dalam 
Kimyā’ al-Sa‘ādah: 

 
                                                                                                                                                    

Artinya: “Pangkal dari setiap fitnah dan kejahatan di dunia adalah mengikuti 
syahwat dan amarah, dan keduanya muncul dari jiwa yang tidak terdidik.” 

Dari kutipan tersebut dapat dipahami bahwa pendidikan perdamaian 
menurut Al-Ghazali menuntut adanya proses pendidikan jiwa secara 
berkesinambungan. Pendidikan tidak hanya bertugas mencerdaskan akal, tetapi 
juga menundukkan hawa nafsu dan mengarahkan jiwa kepada ketenangan (al-

                                                 
 
9 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 1 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 52. 
10 Abu Hamid al-Ghazali, Kīmyā’ al-Sa‘ādah, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, t.t.), 42. 



 

69 

 

sakinah). Jiwa yang tenang inilah yang menjadi fondasi utama terciptanya 
perdamaian, baik dalam diri individu maupun dalam kehidupan sosial. 

Lebih lanjut, Al-Ghazali menegaskan bahwa jiwa yang kotor akan selalu 
memandang dunia dengan kacamata permusuhan dan kepentingan diri. Ia 
menyebutkan bahwa hati yang dipenuhi penyakit batin tidak mampu menerima 
kebenaran dan sulit untuk bersikap adil. Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, ia menyatakan: 

 
                                                                                                              

Artinya: “Sesungguhnya hati apabila dipenuhi oleh kotoran-kotoran batin, maka ia 
tidak akan menerima kebenaran dan tidak akan condong kepada perdamaian.” 

Keterangan ini menegaskan bahwa perdamaian tidak dapat dipaksakan dari 
luar melalui aturan atau hukuman semata. Perdamaian sejati harus tumbuh dari 
dalam diri 11 manusia melalui proses pendidikan jiwa. Dengan demikian, 
pendidikan perdamaian menurut Al-Ghazali bersifat internal dan transformatif, 
bukan sekadar normatif dan formalistik. 

Dalam konteks pendidikan Islam, penyucian jiwa dilakukan melalui 
pembiasaan ibadah, pengendalian diri, muhasabah, dan pembentukan akhlak. 
Proses ini menuntut kesabaran dan keteladanan dari pendidik. Al-Ghazali 
memandang guru bukan sekadar pengajar ilmu, melainkan pembimbing jiwa yang 
bertugas mengarahkan peserta didik menuju ketenangan batin. Ia menegaskan: 

 
                                                                                          

Artinya: “Tugas seorang pendidik adalah menyucikan jiwa sebelum memenuhi akal.” 
Pandangan ini sangat relevan dengan konsep pendidikan perdamaian. Pendidikan 
yang hanya menekankan aspek kognitif tanpa memperhatikan pembinaan jiwa 
berpotensi melahirkan individu yang cerdas tetapi tidak damai. Individu seperti ini 
mudah terjebak dalam konflik, intoleransi, dan kekerasan, karena akalnya tidak 
dibimbing oleh hati yang bersih. 

Hasil pembahasan ini menunjukkan bahwa pendidikan perdamaian dalam 
pemikiran Al-Ghazali menempatkan tazkiyat al-nafs sebagai fondasi utama. 
Perdamaian tidak dimulai dari rekonsiliasi sosial semata, melainkan dari 
ketenangan batin individu. Apabila setiap individu memiliki jiwa yang bersih dan 
tenang, maka kehidupan sosial akan secara alami bergerak menuju keharmonisan 
dan perdamaian yang berkelanjutan. 

 
 
 

2. Akhlak Mulia sebagai Pilar Utama Pendidikan Perdamaian dalam 
Pemikiran Al-Ghazali 

Hasil kajian menunjukkan bahwa dalam pemikiran Al-Ghazali, pendidikan 
perdamaian tidak dapat dilepaskan dari pembentukan akhlak mulia (al-akhlaq al-
karimah). Al-Ghazali memandang akhlak sebagai manifestasi lahir dari kondisi 
batin manusia. Dengan kata lain, akhlak yang baik merupakan indikator 
keberhasilan penyucian jiwa, sedangkan akhlak yang buruk menandakan adanya 

                                                 
11 Al-Hanafi, Badru al-Diin Aini. Ubdatu al- Qori Syarhi Shohih al-Bukhori. cetakan 17 (2006). 
Maktabah Syamilah. 
 



70 

 

kerusakan dalam jiwa. Oleh karena itu, pendidikan yang bertujuan menciptakan 
perdamaian harus menjadikan pembinaan akhlak sebagai orientasi utama. 

Dalam karya monumentalnya Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menjelaskan 
bahwa akhlak bukanlah sekadar perilaku yang bersifat spontan atau bawaan lahir, 
melainkan dapat dibentuk dan diubah melalui pendidikan dan pembiasaan. Ia 
mendefinisikan akhlak sebagai keadaan jiwa yang darinya lahir perbuatan dengan 
mudah tanpa memerlukan pertimbangan panjang. Al-Ghazali menyatakan: 

 
                                                                                                                                                     

Artinya: “Akhlak adalah keadaan yang tertanam kuat dalam jiwa, yang darinya 
lahir perbuatan dengan mudah dan ringan tanpa memerlukan pemikiran dan 
pertimbangan terlebih dahulu.” 

Definisi ini menunjukkan bahwa akhlak merupakan struktur batin yang 
bersifat permanen. Oleh sebab itu, pendidikan perdamaian menurut Al-Ghazali 
harus diarahkan pada pembentukan struktur batin tersebut, bukan sekadar 
pengajaran norma atau aturan sosial. Perdamaian yang dibangun di atas aturan 
eksternal tanpa akhlak yang tertanam dalam jiwa bersifat rapuh dan mudah 
runtuh ketika berhadapan dengan konflik kepentingan.12 

Al-Ghazali menegaskan bahwa sebagian besar konflik sosial bersumber dari 
akhlak tercela, seperti kesombongan, kedengkian, amarah, dan cinta dunia yang 
berlebihan. Sifat-sifat ini mendorong manusia untuk mengedepankan kepentingan 
diri dan kelompoknya, sekaligus mengabaikan nilai keadilan dan kemanusiaan13. 
Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menjelaskan: 

 
                                                                                                         

Artinya: “Sebagian besar fitnah dan kekacauan di dunia sesungguhnya muncul dari 
buruknya akhlak dan rusaknya hati.” 

Pernyataan tersebut menegaskan bahwa perdamaian sosial tidak dapat 
dicapai hanya melalui pendekatan struktural atau politik, tetapi harus diawali 
dengan perbaikan akhlak individu. Dalam konteks pendidikan, hal ini berarti 
bahwa kurikulum dan proses pembelajaran harus memberikan perhatian serius 
pada pembentukan karakter dan moral peserta didik. 

Akhlak mulia yang ditekankan oleh Al-Ghazali meliputi sikap sabar, rendah 
hati, adil, pemaaf, dan kasih sayang. Sikap-sikap ini memiliki peran strategis dalam 
membangun relasi sosial yang harmonis. Misalnya, sifat sabar memungkinkan 
seseorang menahan diri dari tindakan kekerasan ketika menghadapi perbedaan 
atau provokasi. Sementara itu, sifat pemaaf membuka ruang rekonsiliasi dan 
menghilangkan siklus dendam yang sering menjadi sumber konflik 
berkepanjangan.14 

Dalam al-Maqshad al-Asna, Al-Ghazali mengaitkan pembentukan akhlak 
dengan upaya meneladani sifat-sifat Allah SWT. Menurutnya, manusia 
diperintahkan untuk meniru sifat-sifat ilahi sesuai dengan kapasitas 
kemanusiaannya. Ia menyatakan: 

 

                                                 
12 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 53. 
13 Al-Ghazali, Ihyā’ al-Ulum al-Diin, (Surabaya: Al-Haramain, t.t), 165. 
14 Al-Ghazali, Ma’ārij al-Quds, (Kairo : Maktab al-Jundi, 1968), 62. 



 

71 

 

                                                                                                                                             
Artinya: “Hakikat berakhlak dengan akhlak Allah adalah ketika seorang hamba 
meneladani sifat kasih sayang, kelembutan, dan pemaaf sesuai dengan 
kemampuannya.” 

Konsep ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak dalam perspektif Al-
Ghazali memiliki dimensi teologis dan sosial sekaligus. Secara teologis, akhlak 
merupakan bentuk penghambaan kepada Allah. Secara sosial, akhlak menjadi 
sarana untuk menciptakan kehidupan yang damai dan berkeadaban. Dengan 
demikian, pendidikan perdamaian tidak hanya bernilai pragmatis, tetapi juga 
bernilai ibadah. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa dalam pemikiran 
Al-Ghazali, akhlak mulia merupakan pilar utama pendidikan perdamaian. 
Perdamaian bukan sekadar kondisi tanpa konflik, melainkan keadaan harmonis 
yang lahir dari manusia-manusia berakhlak. Pendidikan yang gagal membentuk 
akhlak akan melahirkan individu yang cerdas tetapi rentan konflik, sedangkan 
pendidikan yang berhasil membina akhlak akan melahirkan masyarakat yang 
damai, adil, dan berkeadaban. 
3. Integrasi Ilmu dan Amal sebagai Fondasi Pendidikan Perdamaian dalam 
Pemikiran Al-Ghazali 

Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali mengenai 
pendidikan perdamaian sangat menekankan pentingnya integrasi antara ilmu (al-
‘ilm) dan amal (al-‘amal). Menurut Al-Ghazali, ilmu yang tidak diamalkan tidak 
hanya kehilangan nilai spiritualnya, tetapi juga berpotensi menjadi sumber 
kerusakan dan konflik sosial. Oleh karena itu, pendidikan yang berorientasi pada 
perdamaian harus memastikan bahwa ilmu pengetahuan berfungsi sebagai 
pendorong lahirnya perilaku etis dan sikap sosial yang konstruktif.15 

Al-Ghazali secara tegas mengkritik tradisi keilmuan yang hanya berhenti 
pada tataran penguasaan konsep dan wacana. Dalam pandangannya, ilmu sejati 
adalah ilmu yang mampu mengubah perilaku dan memperbaiki akhlak manusia. Ia 
menyatakan dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din: 

                                                                          
Artinya: “Ilmu tanpa amal adalah kegilaan, dan amal tanpa ilmu tidak akan 
terwujud dengan benar.” 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa ilmu dan amal merupakan dua entitas 
yang saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan.16 Dalam konteks pendidikan 
perdamaian, ilmu berfungsi sebagai dasar pemahaman mengenai nilai-nilai 
keadilan, toleransi, dan kemanusiaan, sementara amal menjadi wujud nyata dari 
nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sosial. 

Al-Ghazali memandang bahwa banyak konflik dan ketegangan sosial justru 
muncul dari orang-orang yang memiliki pengetahuan, tetapi tidak memiliki 
komitmen moral untuk mengamalkan ilmunya. Ilmu yang tidak disertai dengan 
pengendalian diri dan orientasi spiritual dapat melahirkan kesombongan 

                                                 
15 Abdur Rofik, “Urgensi Spiritualitas Dalam Dunia Pendidikan Perspektif Al-Ghazali,” Jurnal Pusaka: 
Media Kajian dan Pemikiran Islam 15, no. 2 (2025): 108, https://doi.org/10.35897/ps.v15i2.2310  
16 Al-Ghazali, Mizan al-‘Amal, (Kairo : Dar al-Ma’arif, 1964), 338 
 

https://doi.org/10.35897/ps.v15i2.2310


72 

 

intelektual, fanatisme, dan sikap merasa paling benar. Sikap-sikap inilah yang 
sering menjadi pemicu pertentangan dan perpecahan dalam masyarakat. 
Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali mengingatkan bahwa ilmu dapat berubah 
menjadi bencana apabila tidak diarahkan pada tujuan yang benar. Ia menyatakan: 
 

                                                                                            
Artinya: “Betapa banyak orang berilmu yang justru dibinasakan oleh ilmunya 
sendiri, karena ilmu itu tidak memberi manfaat, bahkan menjadi hujjah yang 
memberatkannya.” 

Ungkapan tersebut mengandung pesan bahwa pendidikan tidak boleh 
berhenti pada penguasaan ilmu secara formal. Pendidikan perdamaian harus 
memastikan bahwa ilmu berfungsi sebagai sarana pembentukan kepribadian yang 
seimbang dan bertanggung jawab. Tanpa amal, ilmu hanya akan memperlebar 
jurang antara pengetahuan dan realitas sosial. 

Lebih lanjut, Al-Ghazali menekankan bahwa amal yang lahir dari ilmu akan 
melatih manusia untuk bertindak secara bijaksana dan proporsional. Amal yang 
didasari ilmu akan mencegah tindakan ekstrem, baik dalam bentuk kekerasan fisik 
maupun kekerasan simbolik. Dengan demikian, integrasi ilmu dan amal menjadi 
mekanisme penting dalam mencegah konflik dan membangun harmoni sosial. 

Dalam perspektif Al-Ghazali, pendidikan ideal adalah pendidikan yang 
mampu menanamkan kesadaran bahwa setiap ilmu memiliki konsekuensi moral. 
Kesadaran ini mendorong peserta didik untuk mempertimbangkan dampak sosial 
dari setiap tindakan. Ia menegaskan bahwa ilmu harus membawa manusia kepada 
sikap tawadhu‘ dan kesadaran akan keterbatasan diri. Dalam Ihya’, Al-Ghazali 
menyatakan: 

 
                                                                                                                

Artinya: “Buah dari ilmu adalah rasa takut (kepada Allah). Barang siapa ilmunya 
tidak menambah ketundukan, maka ilmunya justru menjadi petaka baginya.” 

Rasa takut kepada Allah yang dimaksud Al-Ghazali bukanlah ketakutan 
yang pasif, melainkan kesadaran moral yang mendorong manusia untuk bersikap 
adil, jujur, dan bertanggung jawab. Kesadaran inilah yang menjadi landasan etis 
bagi terciptanya perdamaian dalam kehidupan sosial. 

Dalam konteks pendidikan perdamaian, integrasi ilmu dan amal dapat 
dipahami sebagai upaya menyeimbangkan aspek kognitif dan praksis. Peserta 
didik tidak hanya dibekali pemahaman teoritis tentang nilai-nilai perdamaian, 
tetapi juga diarahkan untuk mempraktikkannya dalam interaksi sosial. Pendidikan 
semacam ini akan melahirkan individu yang tidak hanya mengetahui pentingnya 
perdamaian, tetapi juga memiliki kesiapan moral untuk mewujudkannya. 

Al-Ghazali juga menekankan bahwa amal memiliki fungsi edukatif bagi jiwa. 
Setiap perbuatan baik yang dilakukan secara konsisten akan memperkuat 
kecenderungan jiwa menuju kebaikan. Dengan kata lain, amal tidak hanya menjadi 
buah dari ilmu, tetapi juga sarana pendidikan jiwa. Dalam Ihya’, ia menyatakan: 

 
                                                                                                          



 

73 

 

Artinya: “Perbuatan-perbuatan itu memengaruhi hati; barang siapa membiasakan 
kebaikan, maka kebaikan akan menjadi tabiat baginya.”17 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa pendidikan perdamaian menurut Al-
Ghazali bersifat dinamis dan berkelanjutan. Ilmu mendorong amal, dan amal pada 
gilirannya memperkuat karakter damai dalam diri individu. Proses ini 
menciptakan lingkaran positif yang berkontribusi pada terbentuknya masyarakat 
yang harmonis. 

Dengan demikian, hasil pembahasan ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu 
dan amal merupakan fondasi penting dalam konsep pendidikan perdamaian Al-
Ghazali. Perdamaian tidak akan terwujud melalui pengetahuan normatif semata, 
tetapi melalui internalisasi nilai-nilai moral yang diwujudkan dalam tindakan 
nyata. Pendidikan yang memisahkan ilmu dari amal berpotensi melahirkan 
ketegangan dan konflik, sedangkan pendidikan yang menyatukan keduanya akan 
melahirkan individu yang berilmu, berakhlak, dan berkomitmen pada perdamaian. 

 
4. Pengendalian Potensi Marah (al-Ghaḍab) dan Syahwat (al-Syahwah) 
sebagai Strategi Pendidikan Perdamaian 

Al-Ghazali menempatkan pengendalian potensi marah dan syahwat sebagai 
aspek fundamental dalam pendidikan yang berorientasi pada perdamaian. 
Menurutnya, dalam diri manusia terdapat kekuatan-kekuatan batin yang bersifat 
netral, tetapi dapat berubah menjadi destruktif apabila tidak dikendalikan dengan 
baik. Dua kekuatan yang paling berpotensi melahirkan konflik adalah marah dan 
syahwat.18 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa marah pada dasarnya diperlukan untuk 
mempertahankan diri dan menegakkan kebenaran, sementara syahwat 
dibutuhkan untuk menjaga kelangsungan hidup manusia. Namun, apabila kedua 
potensi tersebut keluar dari batas keseimbangan, maka ia akan menjadi sumber 
permusuhan, kekerasan, dan ketidakadilan.19 Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali 
menyatakan: 

 
 

                                                                                                                                                               
Artinya: “Marah dan syahwat adalah dua tentara dari tentara Allah; apabila 
keduanya tunduk kepada akal, maka ia menjadi penolong yang baik, tetapi jika 
keduanya menguasai, maka ia menjadi pangkal segala keburukan.” 

Pandangan ini menunjukkan bahwa pendidikan perdamaian menurut Al-
Ghazali bukan bertujuan menghilangkan potensi marah dan syahwat, melainkan 
mengaturnya agar berada dalam kendali akal dan nilai moral. Pendidikan yang 
gagal mengendalikan dua potensi ini akan melahirkan individu yang mudah 
terpancing emosi, agresif, dan sulit menerima perbedaan.20 

Dalam konteks sosial, ketidakmampuan mengendalikan marah sering 
memicu kekerasan verbal maupun fisik, sedangkan syahwat yang tidak terkendali 
melahirkan sikap serakah, rakus kekuasaan, dan ketidakadilan. Oleh karena itu, 

                                                 
17 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 58. 
 
19 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.), 6-7. 
20 Al-Ghazali, Mizanu al-Amal, (Kairo:Ma’rif, 1963), 233. 



74 

 

pendidikan perdamaian harus diarahkan pada pembentukan kemampuan 
pengendalian diri (mujāhadah al-nafs), sehingga peserta didik mampu bersikap 
tenang dan proporsional dalam menghadapi konflik. 

 
5. Peran Guru sebagai Teladan dan Pembimbing Jiwa dalam Pendidikan 
Perdamaian 

Dalam pemikiran Al-Ghazali, peran guru sangat menentukan keberhasilan 
pendidikan perdamaian. Guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, 
tetapi juga sebagai teladan moral dan pembimbing jiwa. Pendidikan perdamaian 
tidak dapat berjalan efektif apabila pendidik tidak mencerminkan nilai-nilai yang 
diajarkannya. 

Dalam konteks pendidikan perdamaian, guru dituntut untuk memiliki 
kepribadian yang tenang, adil, sabar, dan terbuka terhadap perbedaan. Guru yang 
mudah marah, diskriminatif, atau otoriter justru akan menanamkan benih-benih 
konflik dalam diri peserta didik. Sebaliknya, guru yang menampilkan sikap dialogis 
dan penuh empati akan menumbuhkan budaya damai dalam lingkungan 
pendidikan. 

Al-Ghazali juga menekankan bahwa guru harus mendidik dengan kasih 
sayang, bukan dengan kekerasan. Pendidikan yang berbasis ketakutan hanya akan 
melahirkan kepatuhan semu, bukan kesadaran moral. Dalam Ayyuha al-Walad, ia 
menasihatkan: 

 
                                                                                                               

Artinya: “Hendaklah engkau mendidik dengan kelembutan dan kasih sayang, karena 
kekerasan tidak akan melahirkan apa pun selain hati yang keras.” 
Dengan demikian, guru dalam perspektif Al-Ghazali merupakan aktor utama dalam 
membumikan nilai-nilai pendidikan perdamaian. Keteladanan guru menjadi 
medium paling efektif dalam membentuk sikap damai peserta didik.21 
 
6. Relevansi Konsep Pendidikan Perdamaian Al-Ghazali dalam Konteks 
Pendidikan Kontemporer 

Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan 
perdamaian memiliki relevansi yang kuat dengan tantangan pendidikan 
kontemporer. Di tengah meningkatnya konflik sosial, intoleransi, dan kekerasan 
berbasis identitas, pendekatan pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif 
terbukti tidak memadai. Pemikiran Al-Ghazali menawarkan pendekatan holistik 
yang memadukan dimensi spiritual, moral, dan sosial. 

Konsep penyucian jiwa, pembinaan akhlak, integrasi ilmu dan amal, serta 
pengendalian potensi batin sangat relevan dengan kebutuhan pendidikan masa 
kini. Pendidikan modern sering menghasilkan individu yang unggul secara 
intelektual, tetapi lemah dalam pengendalian emosi dan empati sosial. Kondisi ini 
memperkuat urgensi pendekatan pendidikan perdamaian yang berorientasi pada 
pembentukan karakter. 

                                                 
21 Al-Ghazali, Ayyuha al-Walad: Nasihat Imam al-Ghazali kepada Muridnya, terj. Ahmad Sunarto 
(Jakarta: Pustaka Amani, 2005), 45. 
 



 

75 

 

Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan adalah terciptanya 
manusia yang seimbang dan berkeadaban. Ia menyatakan dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din: 
 

                                                                                                     
Artinya: “Tujuan pendidikan adalah membentuk manusia agar baik bagi dirinya dan 
bermanfaat bagi orang lain.” 

Prinsip ini sejalan dengan tujuan pendidikan perdamaian kontemporer 
yang menekankan hidup berdampingan secara damai, penghormatan terhadap 
perbedaan, dan tanggung jawab sosial. Oleh karena itu, pemikiran Al-Ghazali dapat 
dijadikan landasan filosofis dalam pengembangan pendidikan Islam yang responsif 
terhadap tantangan zaman tanpa kehilangan akar spiritualnya. 

Dengan demikian, pendidikan perdamaian dalam pemikiran Al-Ghazali 
bukan sekadar konsep normatif, tetapi suatu sistem pendidikan yang terintegrasi 
dan aplikatif. Apabila diimplementasikan secara konsisten, pemikiran ini 
berpotensi memberikan kontribusi signifikan dalam membangun masyarakat yang 
damai, adil, dan berkeadaban. 

 
Penutup 

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan yang telah diuraikan, dapat 
disimpulkan bahwa konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran Imam Al-
Ghazali bersifat holistik dan berakar kuat pada pembinaan jiwa, akhlak, dan 
spiritualitas. Perdamaian tidak dipahami semata-mata sebagai ketiadaan konflik 
lahiriah, melainkan sebagai kondisi batin manusia yang tenang, seimbang, dan 
terkendali dari dominasi hawa nafsu serta sifat-sifat destruktif. Pendidikan 
perdamaian menurut Al-Ghazali harus dimulai dari proses tazkiyat al-nafs sebagai 
fondasi utama pembentukan kepribadian damai, yang kemudian diwujudkan 
melalui pembinaan akhlak mulia, integrasi ilmu dan amal, serta pengendalian 
potensi marah dan syahwat. Peran pendidik sebagai teladan moral juga menjadi 
faktor penting dalam keberhasilan pendidikan perdamaian. Dengan pendekatan 
tersebut, pendidikan tidak hanya melahirkan individu yang cerdas secara 
intelektual, tetapi juga matang secara moral dan sosial. Oleh karena itu, pemikiran 
Al-Ghazali relevan untuk dijadikan landasan konseptual dalam pengembangan 
pendidikan Islam yang berorientasi pada perdamaian, terutama dalam 
menghadapi tantangan krisis moral, intoleransi, dan konflik sosial di era 
kontemporer 
 
Daftar Pustaka 
Al-Ghāzalī, Abū Hāmid Muhammad. Ihya’ al-‘Ulūm al-Dīn (t.t). Dar. Makrifah.    
Al-Ghāzalī, Abū Hāmid Muhammad, Mizanu al-Amal. Mesir: Dar al-Maarif, 1964.  
Al-Ghāzalī, Abū Hāmid Muhammad , Ayyuha al-Walad. Surabaya: AL-Hidayah.  
Al-Ghāzalī, Abū Hāmid Muhammad, Ma’arij al-Quds. Kairo : Maktab al-Jundi, 1968.  
Al-Ghāzalī, Abū Hāmid Muhammad, Fātih al-‘Ulūm. Cetakan I. Kairo: Al-Husainiyah. 

1322.  
Al-Ghāzalī, Abū Hāmid Muhammad, Kīmiyā’u al-Sa‘ādah. Kairo: Maktabah al-Jundi.  
Abu Nimer, Mohammed. Nirkekerasan dan Bina-Damai dalam Islam. terj: M. Irsyad 

Rhafsadi dan Khairil Azhar. Jakarta: Democracy Project, 2010.  



76 

 

Juhaya S. Praja, Konflik Antar Mazhab dalam Islam. cetakan 1 Bandung : CV Pustaka 
Setia, 2013.  

Nurcholis, Ahmad, Peace Education Pendidikan Perdamaian Gus Dur, (Jakarta: PT. 
Gramedia).  

Purwanto,Ngalim, Ilmu Pendidikan Teoritis Dan Praktis. cetakan 17 Bandung: PT 
Remaja Rosda Karya, 2006.  

Sukendar, “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-Anak Korban Konflik,” 
Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 19, no. 2 (2011): 275, 
https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158. 

Ahmad Nurcholish, “Islam dan Pendidikan Perdamaian,” Al-Ibrah: Jurnal 
Pendidikan dan Keilmuan Islam 3, no. 2 (2018): 120, 
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/alibrah/article/view/57  

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Milenium 
Baru (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2012),  

Abdur Rofik, “Urgensi Spiritualitas Dalam Dunia Pendidikan Perspektif Al-Ghazali,” 
Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam 15, no. 2 (2025): 108, 
https://doi.org/10.35897/ps.v15i2.2310 

 

  

https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/alibrah/article/view/57
https://doi.org/10.35897/ps.v15i2.2310

