Cleroy,
a/i(/ﬁ//(lﬁ Journal of Social Community Print-ISSN: 2502-9649 Online-ISSN: 2503-3603
Vol. 10 No.2 Desember 2025

KONSEP PENDIDIKAN PERDAMAIAN (PEACE EDUCATION) DALAM
PEMIKIRAN AL-GHAZALI

Abdur Rofik
Universitas Al-Qolam Malang
Email: rofik@algolam.ac.id

Abstrak:

Pendidikan perdamaian (peace education) merupakan salah satu pendekatan pendidikan
yang berorientasi pada pembentukan manusia yang memiliki kesadaran moral, spiritual,
dan sosial guna menciptakan kehidupan yang harmonis. Dalam konteks masyarakat
majemuk yang rentan terhadap konflik, pendidikan perdamaian menjadi kebutuhan
mendesak, terutama dalam dunia pendidikan Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji
secara mendalam konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran Imam Al-Ghazali serta
relevansinya bagi pengembangan pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research), yaitu
menelaah karya-karya utama Al-Ghazali seperti hya’ ‘Ulum al-Din, Ayyuha al-Walad, dan
Mizan al-‘Amal, serta literatur pendukung lainnya yang relevan. Hasil kajian menunjukkan
bahwa konsep perdamaian menurut Al-Ghazali berakar pada pengendalian jiwa dan
penyucian hati (tazkiyat al-nafs) sebagai upaya mencapai kebahagiaan hakiki (as-sa‘adah).
Perdamaian tidak hanya dimaknai sebagai ketiadaan konflik lahiriah, tetapi sebagai
kondisi batin manusia yang tenang, seimbang, dan terkendali dari dominasi hawa nafsu,
amarah, serta sifat-sifat destruktif lainnya. Pendidikan perdamaian dalam perspektif Al-
Ghazali menekankan integrasi antara ilmu pengetahuan, pembentukan akhlak, dan
penguatan spiritualitas. Pendidikan harus mampu mengarahkan peserta didik agar tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kepribadian yang damai, toleran,
sabar, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. Dengan demikian, pemikiran Al-Ghazali
menawarkan model pendidikan perdamaian yang holistik dan relevan untuk menjawab
tantangan krisis moral, intoleransi, dan konflik sosial di era kontemporer.

Kata Kunci: Pendidikan Perdamaian, Al-Ghazali, Akhlak, Tasawuf, Pendidikan Islam

Abstract:
Peace education is an educational approach aimed at fostering individuals who possess
moral awareness, spiritual depth, and social responsibility in order to create harmonious
social life. In pluralistic societies that are vulnerable to conflict, peace education becomes
an urgent necessity, particularly within Islamic education. This article seeks to examine
the concept of peace education in the thought of Imam Al-Ghazali and its relevance to the
development of Islamic education. This study employs a qualitative approach using library
research methods by analyzing Al-Ghazali’s major works, such as lhya’ ‘Ulum al-Din,
Ayyuha al-Walad, and Mizan al-‘Amal, along with other relevant supporting literature. The
findings indicate that Al-Ghazali’'s concept of peace is rooted in self-control and the
purification of the soul (tazkiyat al-nafs) as a means to attain true happiness (as-sa‘adah).
Peace is not merely understood as the absence of external conflict, but rather as an inner
state of tranquility and balance achieved through the mastery of desires, anger, and other
destructive traits. Peace education, from Al-Ghazali’'s perspective, emphasizes the
integration of knowledge, moral character, and spirituality. Education should not only aim
to develop intellectual intelligence but also to shape peaceful, tolerant, patient, and
socially responsible individuals. Therefore, Al-Ghazali’s thought offers a holistic model of

65


http://u.lipi.go.id/1458714550
http://u.lipi.go.id/1458717505
mailto:rofik@alqolam.ac.id

peace education that remains highly relevant in addressing contemporary challenges such
as moral decline, intolerance, and social conflict.

Keywords: Peace Education, Al-Ghazali, Morality, Sufism, Islamic Education

Pendahuluan

Perdamaian merupakan kondisi yang diharapkan dalam kehidupan
bermasyarakat agar tercipta hubungan sosial yang harmonis dan berkelanjutan.!
Namun, dalam kenyataannya berbagai bentuk konflik, baik yang bersifat individu
maupun kelompok, masih sering terjadi dan dipengaruhi oleh perbedaan
pandangan, kepentingan, serta lemahnya sikap saling menghargai. Kondisi
tersebut menunjukkan bahwa upaya membangun perdamaian tidak cukup hanya
dilakukan melalui pendekatan struktural, tetapi juga memerlukan peran
pendidikan sebagai sarana pembentukan sikap dan karakter individu.2

Pendidikan memiliki peran penting dalam menanamkan nilai-nilai dasar
yang berkaitan dengan sikap toleransi, pengendalian diri, dan tanggung jawab
sosial. Melalui pendidikan, peserta didik diharapkan tidak hanya memperoleh
pengetahuan, tetapi juga mampu mengembangkan sikap dan perilaku yang
mencerminkan kehidupan yang damai. Konsep pendidikan perdamaian (peace
education) berkembang sebagai bagian dari upaya pendidikan untuk membentuk
individu yang mampu hidup berdampingan secara harmonis di tengah
keberagaman3. Pendidikan perdamaian menekankan pentingnya pembinaan sikap,
kesadaran moral, serta kemampuan menyelesaikan permasalahan secara bijak.*

Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai perdamaian sejatinya telah
menjadi bagian dari ajaran Islam itu sendiri. Pendidikan Islam bertujuan
membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak, sehingga mampu
menjalani kehidupan sosial secara seimbang. Namun, dalam praktiknya,
pelaksanaan pendidikan Islam sering kali lebih menekankan aspek penguasaan
materi keilmuan dibandingkan dengan pembinaan akhlak dan pengendalian diri.
Hal ini berdampak pada kurang optimalnya internalisasi nilai-nilai moral dan
perdamaian dalam kehidupan peserta didik.>

Pemikiran Imam Al-Ghazali memberikan perspektif yang relevan dalam
membahas pendidikan yang berorientasi pada perdamaian. Al-Ghazali memandang
bahwa perilaku manusia sangat dipengaruhi oleh kondisi jiwa. Ketika jiwa tidak
terdidik dengan baik, maka kecenderungan terhadap sifat-sifat negatif seperti
amarah, keserakahan, dan egoisme akan lebih dominan. Oleh karena itu,
pendidikan menurut Al-Ghazali harus diarahkan pada upaya pembinaan jiwa dan

LJuhaya S. Praja, Konflik Antar Mazhab dalam Islam, cetakan 1 (Bandung : CV Pustaka Setia,

2013),19.
2 Sukendar, “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-Anak Korban Konflik,” Walisongo:
Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 19, no. 2 (2011): 275,

https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158.

3 Ahmad Nurcholish, Peace Education & Pendidikan Perdamaian Gus Dur, (Jakarta: Elex Media
Komputindo), 15.

4 Ahmad Nurcholish, “Islam dan Pendidikan Perdamaian,” Al-Ibrah: Jurnal Pendidikan dan Keilmuan
Islam 3, no. 2 (2018): 120, https://ejournal.stital.ac.id/index.php/alibrah/article/view/57

5 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Milenium Baru (Jakarta:
Kencana Prenada Media Group, 2012), 45.

66


https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/alibrah/article/view/57

akhlak melalui proses penyucian diri (tazkiyat al-nafs). Pendidikan tidak hanya
berfungsi sebagai sarana transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai proses
pembentukan kepribadian.

Al-Ghazali menekankan bahwa ilmu pengetahuan harus diiringi dengan
pengamalan akhlak agar memberikan manfaat bagi diri sendiri maupun
masyarakat. Dalam pandangannya, keseimbangan antara akal, hati, dan perilaku
menjadi kunci terciptanya kehidupan yang tertib dan damai. Dengan demikian,
konsep pendidikan yang ditawarkan Al-Ghazali memiliki keterkaitan erat dengan
tujuan pendidikan perdamaian, meskipun istilah tersebut belum dikenal secara
eksplisit pada masanya.®

Konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran Al-Ghazali menjadi
penting untuk dilakukan. Kajian ini bertujuan untuk memahami bagaimana
gagasan Al-Ghazali mengenai pendidikan dan pembinaan jiwa dapat dikaitkan
dengan konsep pendidikan perdamaian serta relevansinya dalam konteks
pendidikan Islam. Hasil kajian ini diharapkan dapat memberikan gambaran
konseptual yang dapat dijadikan rujukan dalam pengembangan pendidikan yang
tidak hanya berorientasi pada aspek akademik, tetapi juga pada pembentukan
sikap dan perilaku damai.”

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan
untuk mengkaji dan memahami konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran
Imam Al-Ghazali melalui analisis terhadap gagasan dan pandangan yang tertuang
dalam karya-karya tulisnya. Data penelitian bersifat kualitatif berupa teks dan
pemikiran yang relevan dengan tema pendidikan dan perdamaian.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer adalah karya-karya Al-Ghazali yang memiliki keterkaitan
langsung dengan konsep pendidikan dan pembinaan jiwa, seperti lhya’ ‘Ulum al-
Din, Ayyuha al-Walad, dan Mizan al-‘Amal. Sementara itu, sumber sekunder berupa
buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian sebelumnya yang membahas pemikiran
Al-Ghazali, pendidikan Islam, serta pendidikan perdamaian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan
cara membaca, menelaah, dan mencatat bagian-bagian penting dari sumber
pustaka yang relevan. Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis
menggunakan teknik analisis deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan
pemikiran Al-Ghazali secara sistematis, kemudian menganalisis keterkaitannya
dengan konsep pendidikan perdamaian. Analisis dilakukan secara objektif dan
terstruktur agar diperoleh pemahaman yang utuh mengenai konsep yang dikaji.

Hasil Penelitian dan Pembahasan

6 Abu Hamid Al-Ghazali, Ayyuhal Walad: Nasihat Al-Ghazali bagi Para Penuntut Illmu, terj. Zainul
Maarif (Jakarta: Noura Books, 2013), 34.

67



1. Pendidikan Perdamaian Berbasis Penyucian Jiwa (Tazkiyat al-Nafs) dalam
Pemikiran Al-Ghazali

Imam Al-Ghazali menunjukkan bahwa konsep pendidikan perdamaian tidak
dapat dilepaskan dari upaya penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs). Bagi Al-Ghazali, akar
dari segala 8bentuk konflik, kekerasan, dan ketidakdamaian bukan semata-mata
berasal dari faktor eksternal seperti ekonomi, politik, atau perbedaan sosial,
melainkan bersumber dari kerusakan batin manusia itu sendiri. Oleh karena itu,
pendidikan yang berorientasi pada perdamaian harus dimulai dari pembinaan jiwa
sebelum menyentuh aspek sosial dan struktural.

Al-Ghazali memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki dua
dimensi utama, yaitu jasmani (al-jism) dan ruhani (al-nafs). Jiwa memiliki peran
dominan dalam mengarahkan perilaku manusia. Jika jiwa dikuasai oleh hawa nafsu
dan sifat-sifat tercela, maka perilaku manusia akan cenderung destruktif dan
merusak tatanan sosial. Sebaliknya, apabila jiwa dibersihkan dan diarahkan
kepada kebaikan, maka akan lahir perilaku yang damai, penuh kasih sayang, dan
harmonis.

Pandangan ini ditegaskan oleh Al-Ghazali dalam karyanya lhya’ ‘Ulum al-
Din, ketika ia menjelaskan bahwa tujuan utama pendidikan adalah memperbaiki
kondisi batin manusia agar dekat dengan Allah SWT. la menyatakan:

) abadl o Jandt (and) 408 320 ¢ pud A 35 (pul) (o (e B3R B L3N 338813
Artinya: “llmu itu bertujuan untuk diamalkan, amal bertujuan untuk menyucikan
jiwa, dan penyucian jiwa merupakan jalan menuju kebahagiaan di dunia dan
akhirat.”

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa Al-Ghazali memandang
pendidikan sebagai proses integral antara ilmu, amal, dan penyucian jiwa. Tanpa
penyucian jiwa, ilmu justru dapat menjadi sumber kerusakan dan konflik. Dalam
konteks pendidikan perdamaian, hal ini berarti bahwa transfer pengetahuan
semata tidak cukup untuk menciptakan masyarakat yang damai, jika tidak disertai
dengan pembinaan spiritual dan moral.?

Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa jiwa manusia memiliki kecenderungan
untuk bergerak mengikuti hawa nafsu. Jiwa yang tidak dilatih akan mudah
dikuasai oleh sifat marah (ghadab), syahwat (syahwah), dan kesombongan (kibr).
Ketiga sifat ini, menurut Al-Ghazali, merupakan sumber utama terjadinya
pertikaian dan permusuhan dalam kehidupan sosiall®. [a menjelaskan dalam
Kimya’ al-Sa‘adabh:

ol 08 38 55 B el b U1 5 5l il 3 Lab3IS 3 Lsdy G (ol 2 A3l
Artinya: “Pangkal dari setiap fitnah dan kejahatan di dunia adalah mengikuti
syahwat dan amarah, dan keduanya muncul dari jiwa yang tidak terdidik.”

Dari kutipan tersebut dapat dipahami bahwa pendidikan perdamaian
menurut Al-Ghazali menuntut adanya proses pendidikan jiwa secara
berkesinambungan. Pendidikan tidak hanya bertugas mencerdaskan akal, tetapi
juga menundukkan hawa nafsu dan mengarahkan jiwa kepada ketenangan (al-

9 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 1 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.), 52.
10 Abu Hamid al-Ghazali, Kimya’ al-Sa‘adah, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, t.t.), 42.

68



sakinah). Jiwa yang tenang inilah yang menjadi fondasi utama terciptanya
perdamaian, baik dalam diri individu maupun dalam kehidupan sosial.

Lebih lanjut, Al-Ghazali menegaskan bahwa jiwa yang kotor akan selalu
memandang dunia dengan kacamata permusuhan dan kepentingan diri. la
menyebutkan bahwa hati yang dipenuhi penyakit batin tidak mampu menerima
kebenaran dan sulit untuk bersikap adil. Dalam /hya’ ‘Ulum al-Din, ia menyatakan:

G4 13 S0 180y 8 5 3l i ) 56
Artinya: “Sesungguhnya hati apabila dipenuhi oleh kotoran-kotoran batin, maka ia
tidak akan menerima kebenaran dan tidak akan condong kepada perdamaian.”

Keterangan ini menegaskan bahwa perdamaian tidak dapat dipaksakan dari
luar melalui aturan atau hukuman semata. Perdamaian sejati harus tumbuh dari
dalam diri 11 manusia melalui proses pendidikan jiwa. Dengan demikian,
pendidikan perdamaian menurut Al-Ghazali bersifat internal dan transformatif,
bukan sekadar normatif dan formalistik.

Dalam konteks pendidikan Islam, penyucian jiwa dilakukan melalui
pembiasaan ibadah, pengendalian diri, muhasabah, dan pembentukan akhlak.
Proses ini menuntut kesabaran dan Kketeladanan dari pendidik. Al-Ghazali
memandang guru bukan sekadar pengajar ilmu, melainkan pembimbing jiwa yang
bertugas mengarahkan peserta didik menuju ketenangan batin. [a menegaskan:

Ay alacdl & G435 Gusdl) O O 3280 010 s
Artinya: “Tugas seorang pendidik adalah menyucikan jiwa sebelum memenuhi akal.”
Pandangan ini sangat relevan dengan konsep pendidikan perdamaian. Pendidikan
yang hanya menekankan aspek kognitif tanpa memperhatikan pembinaan jiwa
berpotensi melahirkan individu yang cerdas tetapi tidak damai. Individu seperti ini
mudah terjebak dalam konflik, intoleransi, dan kekerasan, karena akalnya tidak
dibimbing oleh hati yang bersih.

Hasil pembahasan ini menunjukkan bahwa pendidikan perdamaian dalam
pemikiran Al-Ghazali menempatkan tazkiyat al-nafs sebagai fondasi utama.
Perdamaian tidak dimulai dari rekonsiliasi sosial semata, melainkan dari
ketenangan batin individu. Apabila setiap individu memiliki jiwa yang bersih dan
tenang, maka kehidupan sosial akan secara alami bergerak menuju keharmonisan
dan perdamaian yang berkelanjutan.

2. Akhlak Mulia sebagai Pilar Utama Pendidikan Perdamaian dalam
Pemikiran Al-Ghazali

Hasil kajian menunjukkan bahwa dalam pemikiran Al-Ghazali, pendidikan
perdamaian tidak dapat dilepaskan dari pembentukan akhlak mulia (al-akhlaq al-
karimah). Al-Ghazali memandang akhlak sebagai manifestasi lahir dari kondisi
batin manusia. Dengan kata lain, akhlak yang baik merupakan indikator
keberhasilan penyucian jiwa, sedangkan akhlak yang buruk menandakan adanya

11 Al-Hanafi, Badru al-Diin Aini. Ubdatu al- Qori Syarhi Shohih al-Bukhori. cetakan 17 (2006).
Maktabah Syamilah.

69



kerusakan dalam jiwa. Oleh karena itu, pendidikan yang bertujuan menciptakan
perdamaian harus menjadikan pembinaan akhlak sebagai orientasi utama.

Dalam karya monumentalnya lhya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menjelaskan
bahwa akhlak bukanlah sekadar perilaku yang bersifat spontan atau bawaan lahir,
melainkan dapat dibentuk dan diubah melalui pendidikan dan pembiasaan. Ia
mendefinisikan akhlak sebagai keadaan jiwa yang darinya lahir perbuatan dengan
mudah tanpa memerlukan pertimbangan panjang. Al-Ghazali menyatakan:

AT A0 (B Ll AA) ) 5008 g Jladt) Al gy sl Goa i A3a ) K343 g55
Artinya: “Akhlak adalah keadaan yang tertanam kuat dalam jiwa, yang darinya
lahir perbuatan dengan mudah dan ringan tanpa memerlukan pemikiran dan
pertimbangan terlebih dahulu.”

Definisi ini menunjukkan bahwa akhlak merupakan struktur batin yang
bersifat permanen. Oleh sebab itu, pendidikan perdamaian menurut Al-Ghazali
harus diarahkan pada pembentukan struktur batin tersebut, bukan sekadar
pengajaran norma atau aturan sosial. Perdamaian yang dibangun di atas aturan
eksternal tanpa akhlak yang tertanam dalam jiwa bersifat rapuh dan mudah
runtuh ketika berhadapan dengan konflik kepentingan.12

Al-Ghazali menegaskan bahwa sebagian besar konflik sosial bersumber dari
akhlak tercela, seperti kesombongan, kedengkian, amarah, dan cinta dunia yang
berlebihan. Sifat-sifat ini mendorong manusia untuk mengedepankan kepentingan
diri dan kelompoknya, sekaligus mengabaikan nilai keadilan dan kemanusiaan?3.
Dalam /hya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali menjelaskan:

R ¢l B ol Lad) A a5 5ta AT sy o
Artinya: “Sebagian besar fitnah dan kekacauan di dunia sesungguhnya muncul dari
buruknya akhlak dan rusaknya hati.”

Pernyataan tersebut menegaskan bahwa perdamaian sosial tidak dapat
dicapai hanya melalui pendekatan struktural atau politik, tetapi harus diawali
dengan perbaikan akhlak individu. Dalam konteks pendidikan, hal ini berarti
bahwa kurikulum dan proses pembelajaran harus memberikan perhatian serius
pada pembentukan karakter dan moral peserta didik.

Akhlak mulia yang ditekankan oleh Al-Ghazali meliputi sikap sabar, rendah
hati, adil, pemaaf, dan kasih sayang. Sikap-sikap ini memiliki peran strategis dalam
membangun relasi sosial yang harmonis. Misalnya, sifat sabar memungkinkan
seseorang menahan diri dari tindakan kekerasan ketika menghadapi perbedaan
atau provokasi. Sementara itu, sifat pemaaf membuka ruang rekonsiliasi dan
menghilangkan siklus dendam yang sering menjadi sumber konflik
berkepanjangan.14

Dalam al-Magshad al-Asna, Al-Ghazali mengaitkan pembentukan akhlak
dengan upaya meneladani sifat-sifat Allah SWT. Menurutnya, manusia
diperintahkan untuk meniru sifat-sifat ilahi sesuai dengan kapasitas
kemanusiaannya. la menyatakan:

12 Abu Hamid al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.), 53.
13 Al-Ghazali, Ihya’ al-Ulum al-Diin, (Surabaya: Al-Haramain, t.t), 165.
14 Al-Ghazali, Ma’arij al-Quds, (Kairo : Maktab al-Jundi, 1968), 62.

70



45888 3l AL 4 &) AT K ey ARl 30 alally ghadly 38, 4l
Artinya: “Hakikat berakhlak dengan akhlak Allah adalah ketika seorang hamba
meneladani sifat kasih sayang, kelembutan, dan pemaaf sesuai dengan
kemampuannya.”

Konsep ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak dalam perspektif Al-
Ghazali memiliki dimensi teologis dan sosial sekaligus. Secara teologis, akhlak
merupakan bentuk penghambaan kepada Allah. Secara sosial, akhlak menjadi
sarana untuk menciptakan kehidupan yang damai dan berkeadaban. Dengan
demikian, pendidikan perdamaian tidak hanya bernilai pragmatis, tetapi juga
bernilai ibadah.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa dalam pemikiran
Al-Ghazali, akhlak mulia merupakan pilar utama pendidikan perdamaian.
Perdamaian bukan sekadar kondisi tanpa konflik, melainkan keadaan harmonis
yang lahir dari manusia-manusia berakhlak. Pendidikan yang gagal membentuk
akhlak akan melahirkan individu yang cerdas tetapi rentan konflik, sedangkan
pendidikan yang berhasil membina akhlak akan melahirkan masyarakat yang
damai, adil, dan berkeadaban.

3. Integrasi Ilmu dan Amal sebagai Fondasi Pendidikan Perdamaian dalam
Pemikiran Al-Ghazali

Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali mengenai
pendidikan perdamaian sangat menekankan pentingnya integrasi antara ilmu (al-
ilm) dan amal (al-‘amal). Menurut Al-Ghazali, ilmu yang tidak diamalkan tidak
hanya kehilangan nilai spiritualnya, tetapi juga berpotensi menjadi sumber
kerusakan dan konflik sosial. Oleh karena itu, pendidikan yang berorientasi pada
perdamaian harus memastikan bahwa ilmu pengetahuan berfungsi sebagai
pendorong lahirnya perilaku etis dan sikap sosial yang konstruktif.15

Al-Ghazali secara tegas mengkritik tradisi keilmuan yang hanya berhenti
pada tataran penguasaan konsep dan wacana. Dalam pandangannya, ilmu sejati
adalah ilmu yang mampu mengubah perilaku dan memperbaiki akhlak manusia. la
menyatakan dalam /hya’ ‘Ulum al-Din: o ) ] ]

alal) Sy Jas oGy gia Jaally S ale ¥ & 685
Artinya: “llmu tanpa amal adalah kegilaan, dan amal tanpa ilmu tidak akan
terwujud dengan benar.”

Pernyataan ini menunjukkan bahwa ilmu dan amal merupakan dua entitas
yang saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan.® Dalam konteks pendidikan
perdamaian, ilmu berfungsi sebagai dasar pemahaman mengenai nilai-nilai
keadilan, toleransi, dan kemanusiaan, sementara amal menjadi wujud nyata dari
nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sosial.

Al-Ghazali memandang bahwa banyak konflik dan ketegangan sosial justru
muncul dari orang-orang yang memiliki pengetahuan, tetapi tidak memiliki
komitmen moral untuk mengamalkan ilmunya. [Imu yang tidak disertai dengan
pengendalian diri dan orientasi spiritual dapat melahirkan kesombongan

15 Abdur Rofik, “Urgensi Spiritualitas Dalam Dunia Pendidikan Perspektif Al-Ghazali,” Jurnal Pusaka:
Media Kajian dan Pemikiran Islam 15, no. 2 (2025): 108, https://doi.org/10.35897 /ps.v15i2.2310
16 Al-Ghazali, Mizan al-‘Amal, (Kairo : Dar al-Ma’arif, 1964), 338

71


https://doi.org/10.35897/ps.v15i2.2310

intelektual, fanatisme, dan sikap merasa paling benar. Sikap-sikap inilah yang
sering menjadi pemicu pertentangan dan perpecahan dalam masyarakat.

Dalam [hya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali mengingatkan bahwa ilmu dapat berubah
menjadi bencana apabila tidak diarahkan pada tujuan yang benar. Ia menyatakan:

Artinya: “Betapa banyak orang berilmu yang justru dibinasakan oleh ilmunya
sendiri, karena ilmu itu tidak memberi manfaat, bahkan menjadi hujjah yang
memberatkannya.”

Ungkapan tersebut mengandung pesan bahwa pendidikan tidak boleh
berhenti pada penguasaan ilmu secara formal. Pendidikan perdamaian harus
memastikan bahwa ilmu berfungsi sebagai sarana pembentukan kepribadian yang
seimbang dan bertanggung jawab. Tanpa amal, ilmu hanya akan memperlebar
jurang antara pengetahuan dan realitas sosial.

Lebih lanjut, Al-Ghazali menekankan bahwa amal yang lahir dari ilmu akan
melatih manusia untuk bertindak secara bijaksana dan proporsional. Amal yang
didasari ilmu akan mencegah tindakan ekstrem, baik dalam bentuk kekerasan fisik
maupun kekerasan simbolik. Dengan demikian, integrasi ilmu dan amal menjadi
mekanisme penting dalam mencegah konflik dan membangun harmoni sosial.

Dalam perspektif Al-Ghazali, pendidikan ideal adalah pendidikan yang
mampu menanamkan kesadaran bahwa setiap ilmu memiliki konsekuensi moral.
Kesadaran ini mendorong peserta didik untuk mempertimbangkan dampak sosial
dari setiap tindakan. Ia menegaskan bahwa ilmu harus membawa manusia kepada
sikap tawadhu’ dan kesadaran akan keterbatasan diri. Dalam [hya’, Al-Ghazali
menyatakan:

§ad alal) (Agaall Gy a1 53 55 4% jha 1o gk Aaded 5 adle
Artinya: “Buah dari ilmu adalah rasa takut (kepada Allah). Barang siapa ilmunya
tidak menambah ketundukan, maka ilmunya justru menjadi petaka baginya.”

Rasa takut kepada Allah yang dimaksud Al-Ghazali bukanlah ketakutan
yang pasif, melainkan kesadaran moral yang mendorong manusia untuk bersikap
adil, jujur, dan bertanggung jawab. Kesadaran inilah yang menjadi landasan etis
bagi terciptanya perdamaian dalam kehidupan sosial.

Dalam konteks pendidikan perdamaian, integrasi ilmu dan amal dapat
dipahami sebagai upaya menyeimbangkan aspek kognitif dan praksis. Peserta
didik tidak hanya dibekali pemahaman teoritis tentang nilai-nilai perdamaian,
tetapi juga diarahkan untuk mempraktikkannya dalam interaksi sosial. Pendidikan
semacam ini akan melahirkan individu yang tidak hanya mengetahui pentingnya
perdamaian, tetapi juga memiliki kesiapan moral untuk mewujudkannya.

Al-Ghazali juga menekankan bahwa amal memiliki fungsi edukatif bagi jiwa.
Setiap perbuatan baik yang dilakukan secara konsisten akan memperkuat
kecenderungan jiwa menuju kebaikan. Dengan kata lain, amal tidak hanya menjadi
buah dari ilmu, tetapi juga sarana pendidikan jiwa. Dalam /hya’, ia menyatakan:

5

Q1 55 o sl i 31 o 81 i 580 i

72



Artinya: “Perbuatan-perbuatan itu memengaruhi hati; barang siapa membiasakan
kebaikan, maka kebaikan akan menjadi tabiat baginya.”’

Pernyataan ini menunjukkan bahwa pendidikan perdamaian menurut Al-
Ghazali bersifat dinamis dan berkelanjutan. [Imu mendorong amal, dan amal pada
gilirannya memperkuat karakter damai dalam diri individu. Proses ini
menciptakan lingkaran positif yang berkontribusi pada terbentuknya masyarakat
yang harmonis.

Dengan demikian, hasil pembahasan ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu
dan amal merupakan fondasi penting dalam konsep pendidikan perdamaian Al-
Ghazali. Perdamaian tidak akan terwujud melalui pengetahuan normatif semata,
tetapi melalui internalisasi nilai-nilai moral yang diwujudkan dalam tindakan
nyata. Pendidikan yang memisahkan ilmu dari amal berpotensi melahirkan
ketegangan dan konflik, sedangkan pendidikan yang menyatukan keduanya akan
melahirkan individu yang berilmu, berakhlak, dan berkomitmen pada perdamaian.

4. Pengendalian Potensi Marah (al-Ghadab) dan Syahwat (al-Syahwah)
sebagai Strategi Pendidikan Perdamaian

Al-Ghazali menempatkan pengendalian potensi marah dan syahwat sebagai
aspek fundamental dalam pendidikan yang berorientasi pada perdamaian.
Menurutnya, dalam diri manusia terdapat kekuatan-kekuatan batin yang bersifat
netral, tetapi dapat berubah menjadi destruktif apabila tidak dikendalikan dengan
baik. Dua kekuatan yang paling berpotensi melahirkan konflik adalah marah dan
syahwat.18

Al-Ghazali menjelaskan bahwa marah pada dasarnya diperlukan untuk
mempertahankan diri dan menegakkan kebenaran, sementara syahwat
dibutuhkan untuk menjaga kelangsungan hidup manusia. Namun, apabila kedua
potensi tersebut keluar dari batas keseimbangan, maka ia akan menjadi sumber
permusuhan, kekerasan, dan ketidakadilan.1® Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, Al-Ghazali
menyatakan:

Gaudard) 5 34l 3 A Cra 25 e B 13RS SRkl UK ais oy ()5 Ualiad kS sl (R 3
Artinya: “Marah dan syahwat adalah dua tentara dari tentara Allah; apabila
keduanya tunduk kepada akal, maka ia menjadi penolong yang baik, tetapi jika
keduanya menguasai, maka ia menjadi pangkal segala keburukan.”

Pandangan ini menunjukkan bahwa pendidikan perdamaian menurut Al-
Ghazali bukan bertujuan menghilangkan potensi marah dan syahwat, melainkan
mengaturnya agar berada dalam kendali akal dan nilai moral. Pendidikan yang
gagal mengendalikan dua potensi ini akan melahirkan individu yang mudah
terpancing emosi, agresif, dan sulit menerima perbedaan.20

Dalam konteks sosial, ketidakmampuan mengendalikan marah sering
memicu kekerasan verbal maupun fisik, sedangkan syahwat yang tidak terkendali
melahirkan sikap serakah, rakus kekuasaan, dan ketidakadilan. Oleh karena itu,

17 Abu Hamid al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.), 58.

19 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.), 6-7.
20 Al-Ghazali, Mizanu al-Amal, (Kairo:Ma'rif, 1963), 233.

73



pendidikan perdamaian harus diarahkan pada pembentukan kemampuan
pengendalian diri (mujahadah al-nafs), sehingga peserta didik mampu bersikap
tenang dan proporsional dalam menghadapi konflik.

5. Peran Guru sebagai Teladan dan Pembimbing Jiwa dalam Pendidikan
Perdamaian

Dalam pemikiran Al-Ghazali, peran guru sangat menentukan keberhasilan
pendidikan perdamaian. Guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu,
tetapi juga sebagai teladan moral dan pembimbing jiwa. Pendidikan perdamaian
tidak dapat berjalan efektif apabila pendidik tidak mencerminkan nilai-nilai yang
diajarkannya.

Dalam konteks pendidikan perdamaian, guru dituntut untuk memiliki
kepribadian yang tenang, adil, sabar, dan terbuka terhadap perbedaan. Guru yang
mudah marah, diskriminatif, atau otoriter justru akan menanamkan benih-benih
konflik dalam diri peserta didik. Sebaliknya, guru yang menampilkan sikap dialogis
dan penuh empati akan menumbuhkan budaya damai dalam lingkungan
pendidikan.

Al-Ghazali juga menekankan bahwa guru harus mendidik dengan kasih
sayang, bukan dengan kekerasan. Pendidikan yang berbasis ketakutan hanya akan
melahirkan kepatuhan semu, bukan kesadaran moral. Dalam Ayyuha al-Walad, ia
menasihatkan:

G4 s gl AR5 (18 850l ¥ {5 ) ol A
Artinya: “Hendaklah engkau mendidik dengan kelembutan dan kasih sayang, karena
kekerasan tidak akan melahirkan apa pun selain hati yang keras.”
Dengan demikian, guru dalam perspektif Al-Ghazali merupakan aktor utama dalam
membumikan nilai-nilai pendidikan perdamaian. Keteladanan guru menjadi
medium paling efektif dalam membentuk sikap damai peserta didik.21

6. Relevansi Konsep Pendidikan Perdamaian Al-Ghazali dalam Konteks
Pendidikan Kontemporer

Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan
perdamaian memiliki relevansi yang kuat dengan tantangan pendidikan
kontemporer. Di tengah meningkatnya konflik sosial, intoleransi, dan kekerasan
berbasis identitas, pendekatan pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif
terbukti tidak memadai. Pemikiran Al-Ghazali menawarkan pendekatan holistik
yang memadukan dimensi spiritual, moral, dan sosial.

Konsep penyucian jiwa, pembinaan akhlak, integrasi ilmu dan amal, serta
pengendalian potensi batin sangat relevan dengan kebutuhan pendidikan masa
kini. Pendidikan modern sering menghasilkan individu yang unggul secara
intelektual, tetapi lemah dalam pengendalian emosi dan empati sosial. Kondisi ini
memperkuat urgensi pendekatan pendidikan perdamaian yang berorientasi pada
pembentukan karakter.

21 Al-Ghazali, Ayyuha al-Walad: Nasihat Imam al-Ghazali kepada Muridnya, terj. Ahmad Sunarto
(Jakarta: Pustaka Amani, 2005), 45.

74



Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan adalah terciptanya
manusia yang seimbang dan berkeadaban. [a menyatakan dalam /hya’ ‘Ulum al-Din:

Al ) Gl i) O LA Al Wl 0 80
Artinya: “Tujuan pendidikan adalah membentuk manusia agar baik bagi dirinya dan
bermanfaat bagi orang lain.”

Prinsip ini sejalan dengan tujuan pendidikan perdamaian kontemporer
yang menekankan hidup berdampingan secara damai, penghormatan terhadap
perbedaan, dan tanggung jawab sosial. Oleh karena itu, pemikiran Al-Ghazali dapat
dijadikan landasan filosofis dalam pengembangan pendidikan Islam yang responsif
terhadap tantangan zaman tanpa kehilangan akar spiritualnya.

Dengan demikian, pendidikan perdamaian dalam pemikiran Al-Ghazali
bukan sekadar konsep normatif, tetapi suatu sistem pendidikan yang terintegrasi
dan aplikatif. Apabila diimplementasikan secara konsisten, pemikiran ini
berpotensi memberikan kontribusi signifikan dalam membangun masyarakat yang
damai, adil, dan berkeadaban.

Penutup

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan yang telah diuraikan, dapat
disimpulkan bahwa konsep pendidikan perdamaian dalam pemikiran Imam Al-
Ghazali bersifat holistik dan berakar kuat pada pembinaan jiwa, akhlak, dan
spiritualitas. Perdamaian tidak dipahami semata-mata sebagai ketiadaan konflik
lahiriah, melainkan sebagai kondisi batin manusia yang tenang, seimbang, dan
terkendali dari dominasi hawa nafsu serta sifat-sifat destruktif. Pendidikan
perdamaian menurut Al-Ghazali harus dimulai dari proses tazkiyat al-nafs sebagai
fondasi utama pembentukan kepribadian damai, yang kemudian diwujudkan
melalui pembinaan akhlak mulia, integrasi ilmu dan amal, serta pengendalian
potensi marah dan syahwat. Peran pendidik sebagai teladan moral juga menjadi
faktor penting dalam keberhasilan pendidikan perdamaian. Dengan pendekatan
tersebut, pendidikan tidak hanya melahirkan individu yang cerdas secara
intelektual, tetapi juga matang secara moral dan sosial. Oleh karena itu, pemikiran
Al-Ghazali relevan untuk dijadikan landasan konseptual dalam pengembangan
pendidikan Islam yang berorientasi pada perdamaian, terutama dalam
menghadapi tantangan krisis moral, intoleransi, dan konflik sosial di era
kontemporer

Daftar Pustaka

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad. lhya’ al-‘Ulim al-Din (t.t). Dar. Makrifah.

Al-Ghazali, Aba Hamid Muhammad, Mizanu al-Amal. Mesir: Dar al-Maarif, 1964.

Al-Ghazali, Abtit Hamid Muhammad, Ayyuha al-Walad. Surabaya: AL-Hidayah.

Al-Ghazali, Abti Hamid Muhammad, Ma’arij al-Quds. Kairo : Maktab al-Jundi, 1968.

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, Fatih al-‘Ultim. Cetakan . Kairo: Al-Husainiyah.
1322.

Al-Ghazali, Abti Hamid Muhammad, Kimiya’u al-Sa‘adah. Kairo: Maktabah al-Jundi.

Abu Nimer, Mohammed. Nirkekerasan dan Bina-Damai dalam Islam. terj: M. Irsyad
Rhafsadi dan Khairil Azhar. Jakarta: Democracy Project, 2010.

75



Juhaya S. Praja, Konflik Antar Mazhab dalam Islam. cetakan 1 Bandung : CV Pustaka
Setia, 2013.

Nurcholis, Ahmad, Peace Education Pendidikan Perdamaian Gus Dur, (Jakarta: PT.
Gramedia).

Purwanto,Ngalim, IlImu Pendidikan Teoritis Dan Praktis. cetakan 17 Bandung: PT
Remaja Rosda Karya, 2006.

Sukendar, “Pendidikan Damai (Peace Education) bagi Anak-Anak Korban Konflik,”
Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 19, no. 2 (2011): 275,
https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158.

Ahmad Nurcholish, “Islam dan Pendidikan Perdamaian,” Al-Ibrah: Jurnal
Pendidikan dan  Keilmuan Islam 3, no. 2 (2018): 120,
https://ejournal.stital.ac.id /index.php/alibrah/article /view/57

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Milenium
Baru (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2012),

Abdur Rofik, “Urgensi Spiritualitas Dalam Dunia Pendidikan Perspektif Al-Ghazali,”
Jurnal Pusaka: Media Kajian dan Pemikiran Islam 15, no. 2 (2025): 108,
https://doi.org/10.35897 /ps.v15i2.2310

76


https://doi.org/10.21580/ws.2011.19.2.158
https://ejournal.stital.ac.id/index.php/alibrah/article/view/57
https://doi.org/10.35897/ps.v15i2.2310

